# таинство миропомазания



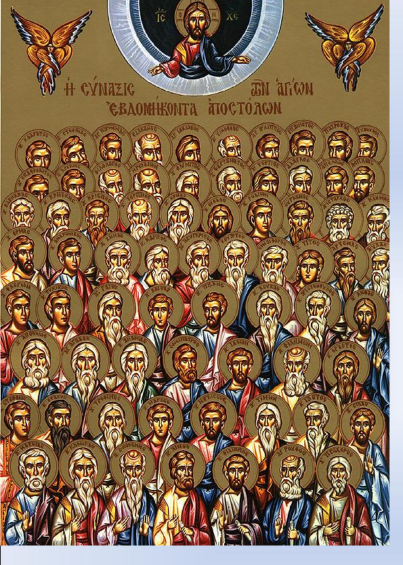


Вхождение в Церковь по заповеди Спасителя со дня Пятидесятницы совершается через таинства Крещения и Миропомазания. Первоначально, в апостольское время, когда число христиан было невелико, апостолы и их преемники-епископы самолично возлагали руки на главы новокрещенных, низводя на них Духа Святого. Для каждого нового христианина это был момент, сравнимый с тем, чем явился день пятидесятницы для всей Церкви. Поэтому таинство это стали называть таинством Духа Святого или Личной Пятидесятницей.



Число христиан увеличивалось, и апостолы не в состоянии были совершать таинство через возложение рук над каждым новокрещенным. Тогда они обратились к тем обрядовым формам, которые существовали в Ветхом Завете.

Было решено использовать Святое Миро. Его стали приготовлять по образцу того благовонного состава, который в ветхозаветную эпоху служил для посвящения священников Храма Иерусалимского, поставления царей и пророков.



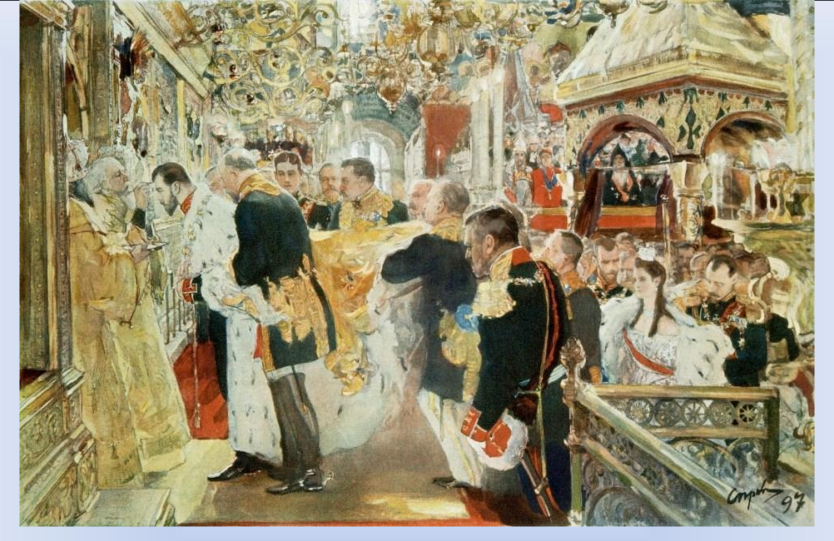
Святое миро приготовляли и освящали апостолы Христовы, а затем епископы древней Церкви. От них Миро получали священники, которые стали использовать его при совершении таинства Духа Святого, с тех пор называемого Миропомазанием. Впоследствии право приготовлять и освящать Святое Миро было закреплено только за Предстоятелями автокефальных Поместных Православных Церквей.

Русская Православная Церковь, обретя автокефалию в 1448 г., с этого времени самостоятельно приготовляет и освящает Святое Миро.



Таинство
Миропомазания
совершается
сразу после
Крещения.
Вместе они
составляют
единое
последование.

Христианин, получивший в Таинстве Крещения очищение от грехов, обновление жизни, рождение в Жизнь Вечную, в Таинстве Миропомазания обретает полноту Благодати как Дар Святого Духа.



Как и Крещение Таинство Миропомазания не повторяется, только цари удостаивались его дважды - второй раз Миропомазание совершалось во время их Венчания на Царство.



Миропомазание есть таинство, в котором верующие, при помазании святым Миром частей тела во имя Святого Духа, получают дары Святого Духа, возращающие и укрепляющие к жизни духовной (Православный катехизис).

Обрядовая сторона таинства Миропомазания состоит из двух частей, разделяемых временем и местом их совершения.

- 1. Приготовление и освящение Мира, совершаемое раз в несколько лет.
- 2. Помазание освященным Миром новокрещенного, совершаемое священником непосредственно после Таинства Крещения.



Ми́ро (ст.-слав. муро от др.греч. µύроу «ароматное масло») специально масло, используемое в таинстве миропомазания для помазания тела человека.

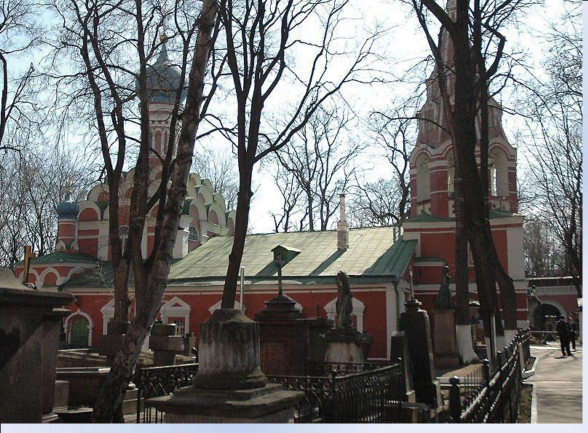
Вне таинства миропомазания миро употребляется в исключительных случаях. Так, при освящении храма знаменуется святым миром престол, на котором будет совершаться таинство Тела и Крови Христовых, а также стены храма. Как особый чин, миропомазание совершается при восшествии на царский престол православных царей.



"Кадь" для хранения мира (XVIII в.)

Миро приготовляется из чистого елея (оливкового масла) с добавлением белого виноградного вина и многих благовонных веществ. В настоящее время в состав мира входит около 40 веществ.

Виноградное вино необходимо, чтобы предотвратить воспламенение и пригорание масла. Из благовонных веществ обычно употребляют ладан, лепестки розы, фиалковый, пряный и калганный корни, мускатное, розовое, лимонное и гвоздичное масло и другие.



Святое Миро с XV до XVIII века готовили в Митрополичьих палатах Московского Кремля, а освящали в Успенском соборе.

В XX столетия основным местом приготовления Святого Мира был (и остается доныне) Малый собор Донского монастыря столицы, где с этой целью была утроена специальная печь. А освящение мира стали совершать в Патриаршем Богоявленском соборе в Елохове.

## ПРИГОТОВЛЕНИЕ СВЯТОГО МИРА



Приготовление нового Святого Мира начинается на Крестопоклонной седмице Великого поста и завершается в продолжение первых трех дней Страстной седмицы.

На Крестопоклонной седмице Великого поста в среду совершается малое освящение воды и окропление всех приготовленных для мироварения веществ. Часть приготовленного елея смешивается с виноградным вином и варится в котле. Мелко истолченные благовонные вещества заливаются сваренным елеем и настаиваются в течение двух недель. В среду шестой седмицы поста масло сливается в сулен (сосуды), а вещества заливаются вновь виноградным вином.

### ЧИН МИРОВАРЕНИЯ



В Великий Понедельник патриарх (или по его благословению — митрополит) в сослужении клириков полагает начало мироварению. После молебна совершается малое освящение воды.



Святой водой окропляются все вещества, приготовленные для мироварения, а также она добавляется в котёл, в который затем вливается масло и вино.



Патриарх благословляет рукой котёл и зажигает трикирием огонь под ним.



После этого начинается непрерывное чтение Евангелия духовенством в течение трёх дней.



В среду заканчивается мироварение и после остывания мира в котёл вливаются благовонные масла и всё тщательно перемешивается. Затем миро разливается в 12 сосудов.

# чин освящения мира

Освящение мира происходит на богослужении в Великий Четверг, когда Святая Церковь вспоминает Тайную Вечерю, в Богоявленском соборе.



Предварительно из Крестового храма Московской Патриархии в собор перевозится алавастр — сосуд с древним Миром, хранимым в Церкви по приемству от апостолов, полученным при Крещении Руси. При каждом освящении Святого Мира Миро из Алавастра добавляется в новоприготовленное. И в Алавастр каждый раз добавляется новое Миро.



В Великий Четверг, пред чтением часов, священнослужители переносят сосуды с миром в алтарь и поставляют на приготовленных местах около жертвенника. На жертвеннике же поставляется сосуд (алавастр) с Миром, освященным прежде.



На Литургии в во время великого входа сосуды с миром переносятся к престолу.



Алавастр ставится патриархом на престол.



Остальные сосуды поставляются вокруг престола.





После возгласа «И да будут милости великаго Бога и Спаса нашего Иисуса Христа со всеми вами», патриарх трижды благословляет каждый сосуд с миром.



Затем в специальной молитве освящения Предстоятель Русской Православной Церкви просит Господа об укреплении на жизненном пути всех тех, кто будет помазуем миром, на которое ныне нисходит таинственно благодать Святого Духа.



Патриарх добавляет в каждый сосуд из алавастра немного древнего мира, а также пополняет алавастр новоосвящённым миром.



После освящения миро рассылается по всем епархиям. Перевозят его с особым благоговением. Получать и перевозить святое миро могут только священнослужители.



В приходских храмах полученное от епископа Миро хранится в алтаре на престоле в специальном ящике, называемом мирницей, в которой полагается сосуд со святым Миром, а также сосуд с освященным елеем (с соответствующей надписью: «Святое Миро» и «Святой елей»), ножницы, губка и две кисточки для помазания — одна Миром, другая — елеем.

#### ЧИНОПОСЛЕДОВАНИЕ ТАИНСТВА МИРОПОМАЗАНИЯ



#### Схема чинопоследования:

- 1. Помазание святым Миром.
- 2. Хождение вокруг купели.
- 3. Обряды восьмого дня (Омывание святого Мира).
- 4. Пострижение власов.

### 1. ПОМАЗАНИЕ СВЯТЫМ МИРОМ



Священник читает молитву, в которой благодарит Господа за очищение, освящение и рождение от воды и Духа нового члена Церкви и просит дать через Миропомазание печать дара Духа Святого.

«И по молитве помазу́ет крестившагося святым Миром, творя креста образ: на челе, и очесе́х, и ноздре́х, и усте́х, и обоих ушесе́х, и пе́рсех, и руках, и ногах и глаголя: "Печать дара Духа Святаго. Аминь"». Эти слова являются тайносовершительной формулой Таинства Миропомазания и произносятся при помазании каждой части тела.



«Основное значение слова сфрагис (печать), открываемое в помазании святым миром, очевидно: это отпечаток на нас Того, Кто владеет нами; это печать, которая сохраняет и защищает в нас, как в сосуде, ценное

содержимое и его благоухание; это знак нашего высокого призвания» (протопресв. Александр Шмеман).

В момент Миропомазания весь человек невидимо охватывается пламенем благодати Божией. Видимым же образом благовонным бальзамом помазываются члены тела — лоб, глаза, ноздри, уста, уши, грудь, руки, ноги. Человек — весь, каждой частью тела, от макушки до стоп, посвящен Богу.



При этом чело (лоб) помазуется в знак освящения мыслей, чтобы мы думали о том, «что только истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достославно, что только добродетель и похвала» (Флп.4: 8);

очи (глаза) — для освящения зрения, дабы видеть свет истины; уши — чтобы слышать слово Божие; уста — для освящения речей; руки — чтобы творить дела, угодные Богу; ноги — чтобы ходить по путям Божиим и не уклоняться с них; грудь — для освящения сердца, которое принимает в себя Христа.



Цель совершения Таинства. Протоиерей Александр Шмеман поясняет, что именно получает человек в Таинстве Миропомазания: «...особенность этого Таинства заключается в том, что оно сообщает человеку не какой-нибудь частный дар или какие-то дары Святого Духа, а Самого Святого Духа как дар. Дар Святого Духа, Святой Дух - дар!

Можем ли мы проникнуть в неизреченную глубину этой тайны, выразить ее в богословских понятиях? Можем ли мы понять, что исключительность этой нашей личной Пятидесятницы состоит в том, что мы получаем как дар Того, Кого Христос и только Христос имеет по природе: Святого Духа, сообщенного от века Богом Отцом Своему Сыну...».



Помазание миром означает дарование особой благодати Божией и Таинство усыновления (или удочерения) Господу. Дух Святой, невидимый и неуловимый, как ветер, с момента Миропомазания становится нашим вечным спутником. Как некогда Он был с Сыном Божиим, так теперь Он с нами, «предопределенными быть подобными Сыну Божию» (ср. Рим. 8, 29).



Вэтом Таинстве осуществляется взятие человека в «удел» (1 Пет. 2; 9) Божий, в результате чего он должен стать храмом Святого Духа.

Благодатью, даруемой в Таинстве Миропомазания, в душе человека пробуждается внутренняя духовная жажда, которая не позволяет ему «успокоиться на одном земном и материальном, но всегда зовет к Небесному, к вечному и совершенному».



Таким образом, подобно печати Таинство Святого Миропомазания утверждает новокрещенного как помазанника Божия и делает его «познаваемым от святых сил и архангел, и от всея Небесныя силы, и страшным противу всех лукавых и нечистых демонов» (молитва на освящение Мира).

### 2. ХОЖДЕНИЕ ВОКРУГ КУПЕЛИ



Затем священник с крестом в руке и крестные с новокрещенным трижды обходят вокруг купели в знак духовной радости соединения со Христом для вечной жизни в Небесном Царстве.

При этом трижды поется тропарь: "Елицы [те, кто] во Христа крестистеся, во Христа облекостеся, аллилуия".



Круг знаменует полноту, совершенство, вечность. Став подобным Христу — помазанником Святого Духа — христианин вступает в круг, знаменуя этим вечность своего союза со Христом.



Троекратное шествие вокруг купели заканчивается для нового члена Церкви слушанием чтения Священного Писания.

«Господь — Просвещение мое и Спаситель мой — кого убоюся? — вопрошает Церковь от лица крестившегося. —...Кого устрашуся?»

Затем читается Апостол и Евангелие, которые одинаково относятся к крещению и к миропомазанию, указывая на внутреннюю связь между ними.



В чтении Апостола (Рим. 6, 3—11) утверждается, что теснейшее единение со Христом достигается уподоблением Ему смертью для грехов в погружении в воду и совосстанием Ему в воскресении — жизнью для исполнения Его святой воли.

Через помышление «быть живым Богу» отступает от человека всякий страх и утверждается желание быть верным Богу до конца.

В Евангелии (Мф. 28, 16—20) напоминается новому ученику Христову повеление Учителя и Господа: «Шедше научите вся языки, крестяще их во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа, учаще их блюсти вся, елика заповедах вам. И се Аз с вами есмь во вся дни, до скончания века. Аминь».

## 3. ОБРЯДЫ ВОСЬМОГО ДНЯ



Во времена древней Церкви последование Крещения на этом прекращалось. Новокрещенные семь дней ходили в белых крещальных одеждах, помазанные Святым Миром; лишь на восьмой день с них омывалось Миро, совершалось пострижение волос и начиналась обыденная жизнь.

Сейчас омовение Святого Мира и пострижение волос совершаются непосредственно после Крещения, однако до сих пор они сохранили богослужебное название "обрядов восьмого дня".

В молитвах иерей испрашивает у Господа «божественную помощь, дабы сердце его всегда озарялось просвещением лица Божия, и да сохранит он неповрежденным щит веры, одежду нетления и духовную печать помазания».

Миро омывается священником с тела крестившегося специальной губкой, омоченной в святой воде, с произнесением слов: "Оправдался еси. Просветился еси. Освятился еси. Омылся еси именем Господа нашего Иисуса Христа и Духом Бога нашего. Крестился еси. Просветился еси. Миропомазался еси. Освятился еси, во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа, аминь" (с соответствующим изменением слов при омовении крестившейся женского пола).

## 4. ПОСТРИЖЕНИЕ ВЛАСОВ



Пострижение власов совершается вслед за омовением. Оно предваряется молитвой.

Молитва на пострижение волос — это торжественный гимн Премудрости Божией, создавшей человека — венец всего сотворенного. Человек — образ и подобие Божие, гармонично сочетающий в себе духовное и телесное начала. Церковь молитвенно благословляет новокрещенного человека, как самое прекрасное творение Божие, быть в мире носителем благодати Крещения и преуспевать в духовной жизни.

«Владыко Господи Боже... — молитвенно просит священник, — Ты образом Твоим почтил человека. Ты боголепно устроил его тело, чтобы оно могло служить словесной душе, а весь человек мог благодарить Тебя... Через пострижение волос главы благослови раба сего и его восприемников и даждь им всем поучаться в Законе Твоем и благоугодное Тебе совершать» (1-я молитва). И еще просит иерей у Господа благословение, чтобы,

возрастая, крещенный «достиг седин старости, воссылая Богу славу, и во все дни жизни своей видел духовными очами



Затем священник крестовидно постригает волосы на голове новокрещенного, произнося: «Постригается раб Божий (имя) во имя Отца и Сына и Святаго Духа» (певцы — «Аминь»). Пострижение волос на голове означает подчинение новокрещенного Иисусу Христу и посвящение его на служение Богу.



Святой Афанасий Великий говорит, что крестообразное пострижение волос младенца напоминает родителям и восприемникам о том, что «они отдают своих младенцев в послушание Богу на веки».

«Священник стрижет крестообразно волосы на главе крещаемого в знамение того, что главою своею он имеет Христа, и что должен он (крещенный мужского пола) молиться с непокровенной головой... и чтобы он отверг всякий лишний помысл». Св Симеон Солунский



Всецелый характер посвящения, подчеркнутый в обряде пострижения, сообщает всякому крещеному и миропомазанному крайнее напряжение каждого мгновения жизни, стремление к совершенству, к невозможному. Обряд пострижения идентичен тому, который совершается при посвящении в монашеский чин. Молитва просит: "Благослови же ныне раба твоего, пришедшего принести Тебе как начатки пострижение волос

Символика тут соверповый прозрачна — это полное принесение своей жизни в жертву, подчинение всем требованиям Евангелия. Верность новообращенного будет проверяться испытанию временем и натиску искушений. Но ведь Сам Христос будет бороться в нем, вместе с ним.



Сугубой ектенией завершается богослужение Таинств Крещения и Миропомазания. После прошений о Великом господине и отце нашем Святейшем Патриархе, о братии, богохранимой стране,

молитвенное внимание сосредотачивается на «здравии, спасении и оставлении грехов рабов Божиих восприемников» и на «новопросвещенном рабе Божием, имя рек, о еже сохранену ему быти в вере чистого исповедания, во всяком благочестии и исполнении заповедей Христовых, во вся дни живота его». И творится по обычаю отпуст.

## ВОЦЕРКОВЛЕНИЕ



Потом следует воцерковление (которое положено совершать над младенцем на сороковой день после рождения), обозначающее его первое принесение в храм.

Воцерковление есть введение новокрещенного человека в церковное общество и причисление к нему. По своему происхождению воцерковление имеет еще значение дозволения входить в храм.



После чтения молитв священник, взяв младенца на руки, творит им образ креста, - сперва пред вратами храма (в притворе), - произнося слова:«Воцерковляется раб Божий (имя) во имя Отца и Сына и Святаго Духа, аминь».

Входя в храм, произносит: «Внидет в дом Твой, поклонится ко храму святому Твоему». Посреди же церкви снова творит образ креста со словами: «Воцерковляется раб Божий...» и после них говорит: «Посреде церкве воспоет Тя». Наконец, перед царскими вратами в третий раз священник, творя младенцем образ креста, произносит те же слова: «Воцерковляется раб Божий».

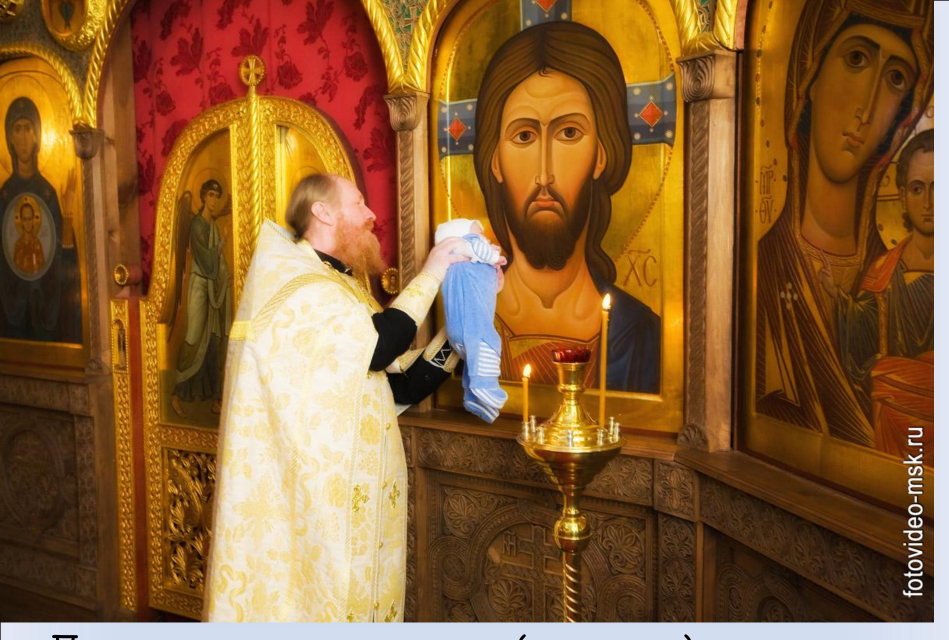


Если младенец мужского пола, то священник вносит его в алтарь, обнося вокруг престола чрез горнее место. Внесение младенца в алтарь показывает, что естественных сил природы недостаточно для введения человека в духовную жизнь. Эти силы дарует Святая Церковь в Таинствах и в богослужении.

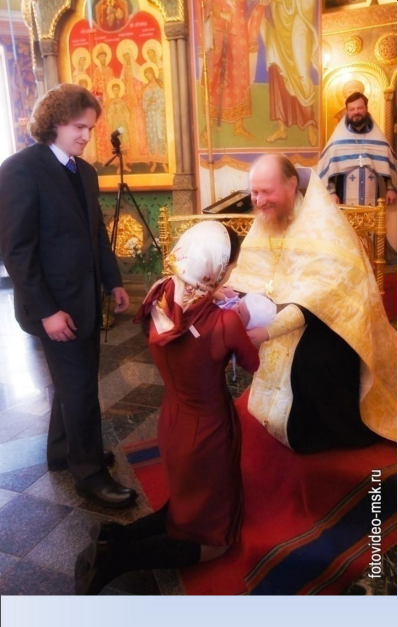




Если же младенец женского пола, то в алтарь не вносится, а только пред царские врата.



После поднесения младенца (приложив) к местным иконам, отдает в руки принесшим его



Положение младенца на солее перед Царскими вратами свидетельствует о его посвящении однажды и навсегда Господу, ибо «не для себя живет, но для умершего за нас и Воскресшего Христа Иисуса» (2 Кор. 5, 15). Мать, принимая своего ребенка на солее, призвана уяснить себе, что с этого момента ребенок вручен ей Самим Господом, чтобы она проявила заботу о нем духовную. Как прежде она болезновала о нем телом, так теперь ей предстоят духовно-

нравственные труды, чтобы «изобразился» в нем Христос (Гал. 4, 19).



Воцерковление священник заключает молитвой Симеона Богоприимца: «Ныне отпущаеши...» и отпустом с крестом.



Дар Святого Духа, получаемый в Миропомазании, должен быть не просто пассивно воспринят, но активно усвоен. Это и есть, по слову преподобного Серафима Саровского, то «стяжание Святого Духа», которое и является истинной целью христианской жизни. Данный нам туне Божественный Дух, освящая наши усилия, приносит в нас плод.

Плод же духа: любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, вера, кротость, воздержание <...> Если мы живем духом, то по духу и поступать должны (Гал. 5; 22-25). Все Таинства Православной Церкви имеют смысл и являются спасительными только в том случае, если жизнь христианина соответствует тем дарам, которые он в них получает.



Св. Отцы Церкви ставят самое слово "христиане" в тесную связь с миропомазанием. Hrisma, hristos значит помазание, помазанник.

Св. Кирилл Иерусалимский говорит: Сделавшись причастниками Христу, вы достойно именуетесь христианами, т.е. помазанными, и о вас Бог сказал: "не прикасайтесь помазанным Моим" (Пс. 104:15).



Начинается новый этап в жизни новокрещенного. Он - Божий сын, (Божия дочь), он живет не греховно, но праведно, он понимает, что как чадо Божие предназначен к тому, чтобы быть совершителем Его благой и мудрой воли в мире сем.

Начинается поистине новая жизнь. Не легкая, но благодатная и светлая.



После совершения Крещения в ближайшее время следует причастить крестившегося Святых Христовых Таин.

