

- Возрос интерес к независимому "движению" в лоне Церкви АСД, именуемого как "Комитет вести 1888 года".
- Только коллективное покаяние утверждает "Комитет вести 1888 года".
- Мнение Виланда и Шорта противоречит официальной позиции Церкви, занимаемой руководителями ГК и богословамиадвентистами. Весть была принята.

#### отношении Церкви к вести, 1888 года:

- Новые руководители ГК О. А. Олсен (1888-1897) и Джордж А. Ирвин (1897-1901) с пониманием отнеслись к настоятельным просьбам Е. Уайт предоставить Ваггонеру и Джоунсу самую широкую трибуну.
- В их распоряжении были все возможные пути воздействия на церковное сознание: уроки Субботней школы, кафедры молитвенных домов, семинары служителей, церковные колледжи,

издательства.

А. Сполдинг, известный историк церкви АСД, который, признавая факт конфронтации, имевшей место в 1888 году, приходит к выводу, что в целом церковью была одержана победа, и весть о праведности через веру, в конечном счете, не была отвергнута.

Arthur W. Spalding. Captains of the Hosf. Washington, D. C.: Review and Herald, Pub. Assn., 1949.

### Вызов, брошенный Виландом и Шортом в 1950 году

Вернувшись из Африки, они представили Генеральной Конференции свою рукопись "Новый взгляд на 1888 год" (1888 Re-examined).



# Основные претензии к официальной Церкви со стороны руководителей "Комитета вести 1888 года"?

- Был отвергнут "громкий клич" третьего ангела, "новый свет", ниспосланный Богом для последнего поколения живущих на земле. См. Виланд, Шорт. Новый взгляд, с. 20-21.
- Виланд и Шорт заявляют: "Если же мы до сих пор не получили Святой Дух в силе позднего дождя и громкого клича, то это есть ясное доказательство того, что мы отвергли Божью весть". *Там же, с. 76.*

- По мнению Виланда и Шорта, в 1888 году впервые прозвучало послание четвертого ангела из 18 главы Откровения, что, в свою очередь, "должно было стать благословением, беспрецедентным со дня Пятидесятницы". Там же, с. 65.
- Корпоративное покаяние. Вина руководителей Церкви в 1888 году.

"Пока не наступит покаяние, мы обречены повторять грехи наших отцов".

Там же, р. 77.

Все это звучит настолько серьезно, что вызывает определенное чувство тревоги за Церковь и ее будущее. И потому резонно задать вопрос: насколько объективно изложена проблема членами "комитета вести 1888 года"?

- 1. Критикуют так называемую официальную точку зрения, согласно которой весть Ваггонера и Джоунса не была чем-то новым для Церкви. См. Виланд, Шорт. Новый взгляд, с. 61-65.
- 2. "Господь желает, чтобы все мы были учениками в школе Христа... Бог дарит через своих избранников (Джоунса и Вагонера) драгоценные жемчужины истины, так необходимой в наше время. Бог очистил истины от налета заблуждений, поместив их в соответствующий контекст... Братья, Бог предлагает бесценный свет своему народу. Я не называю это новым светом, хотя многие, как ни странно, считают, что это **НОВЫЙ СВЕТ".** EGW, MS 8a, Oct. 21, 1888, EGW, MC 37, n. d. 1890

Так, в одном из своих выступлений она заметила: "Вы знаете, что драгоценный свет воссиял над законом Божиим после того, как в связи с этим законом была представлена праведность Христа. Доктор Ваггонер открыл вам драгоценный свет, не новый, а древний, утерянный из виду многими, но ярко воссиявший вновь"

EGW, MS 15, November, 1888.

Где-то месяц спустя после Миннеаполисской конференции Е. Уайт вновь возвращается к этой теме. "Пастор Ваггонер, - писала она, - обрел особое благословение, ясно излагая и представляя свои взгляды на вопрос об оправдании по вере и праведность Христа в отношении к закону. Это не был новый свет; это был старый свет, помещенный в соответствующий контекст третьей ангельской вести" EGW, MS 24, Dec. 1888.

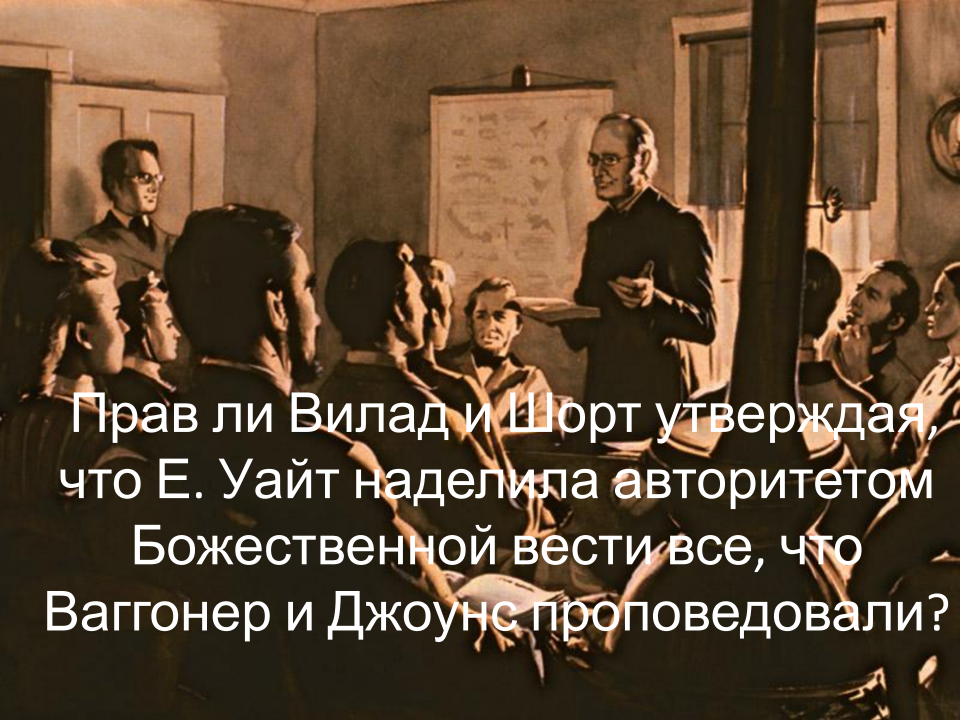
Постоянный акцент Е. Уайт на том, что весть Ваггонера и Джоунса не была новым светом, вовсе не означает, что в богословской позиции этих служителей не было "новых" идей. Восхищаясь вестью о праведности через веру во Христа, проповедуемую Ваггонером и Джоунсом, Е. Уайт в то же время ясно давала понять, что она не во всем была согласна с самими вестниками.

## В какой степени Е. Уайт поддерживала Джоунса и Ваггонера?

Начиная со второй половины 80-х и на протяжении 90-х годов она неоднократно подчеркивала, что Джоунс и Ваггонер - "особые вестники", посланные сами Богом, чтобы исправить пут ориентированной на закон Адвентистской Церкви.

"Господь в своей великой милости послал драгоценную весть своему народу через пасторов Джоунса и Ваггонера. Целью этой вести было с еще большей силой и убедительностью возвысить перед миром распятого Спасителя, принесшего себя в жертву за грехи всего мира"

EGW, TM, 91-92. См. Также письмо Е. Уайт О.А. Олсену 1 мая 1895 г.



В одном из писем Батлеру Е. Уайт писала об "ангеле", который простирал руки свои к Ваггонеру и Батлеру и говорил, примерно, следующее: "Ни тот, ни другой не имеют ясного света на вопрос о законе; позиция обоих несовершенна".

EGW, to G. Butler, Oct. 14, 1888.



В начале ноября 1888 г. Е. Уайт, обращаясь к делегатам Миннеаполисской конференции, подчеркнула, что некоторые выводы Ваггонера по вопросу о законе в Послании к Галатам "не совпадают с моим пониманием этого вопроса".

Чуть позже она заметила, что "не считает правильным ряд толкований Священного Писания, представленных доктором Ваггонером"



EGW, MS 15, Nov. 1888.

В январе 1889 года в "Знамениях времени" Ваггонер пытался доказывать, что Христос не мог согрешить.

E. Waggoner, "Signs of the Times", Jan. 21, 1889, p. 39.

В своей книге "Христос и Его праведность" Ваггонер открыто проводит полуарианскую позицию во взгляде на Божественную природу Христа, когда он пишет: "Было время, когда Христос произошел и исшел от Бога, ...хотя время это настолько далеко уходит в вечность, что для нашего ограниченного познания Христос практически безначален".

E. Waggoner, "Christ and His Righteousness", Oakland, 1890, pp. 21-22.

- Конечно же, ни с той, ни с другой позицией Е. Уайт согласиться не могла.
- Не могла она согласиться и с явными нотками пантеизма, которые начинают проскальзывать в его исследовании Послания к Евреям в 1897 году.
- На сессии ГК в 1899 году он утверждал, что думает "жить вечно", поскольку есть только "одна жизнь" (Божья) во вселеной и эта жизнь может быть "явлена в нашей смертной плоти" теми, кто принял Христа
  - E. Waggoner, 1899 GCB pp. 80, 53 Cp. idem "The Glad Tidings", Oakland, 1900, p. 92.

К 1894 году Ваггонер вместе в Дожоунсом и Прескоттом впали в крайность отвержения всякой человеческой организации, признавая лишь прямое руководство каждой личностью Святым Духом. Учитывая подобный субъективизм и все возрастающую тенденцию к подчеркиванию идеи пребывания в Боге и Бога в человеке, сближение Ваггонера и Джоунса в начале XX столетия с Джоном Келлогом становится вполне объяснимым.

"Именно церковь, - утверждают Виланд и Шорт, - повинна в том, что вестники оставили ее".

Виланд, Шорт. Новый взгляд, с. 138-140. Но человек волен выбирать свой путь. Перекладывать свою вину на других, освобождая кого-то от всякой ответственности за свои действия, есть первый признак создания культа очередного святого.

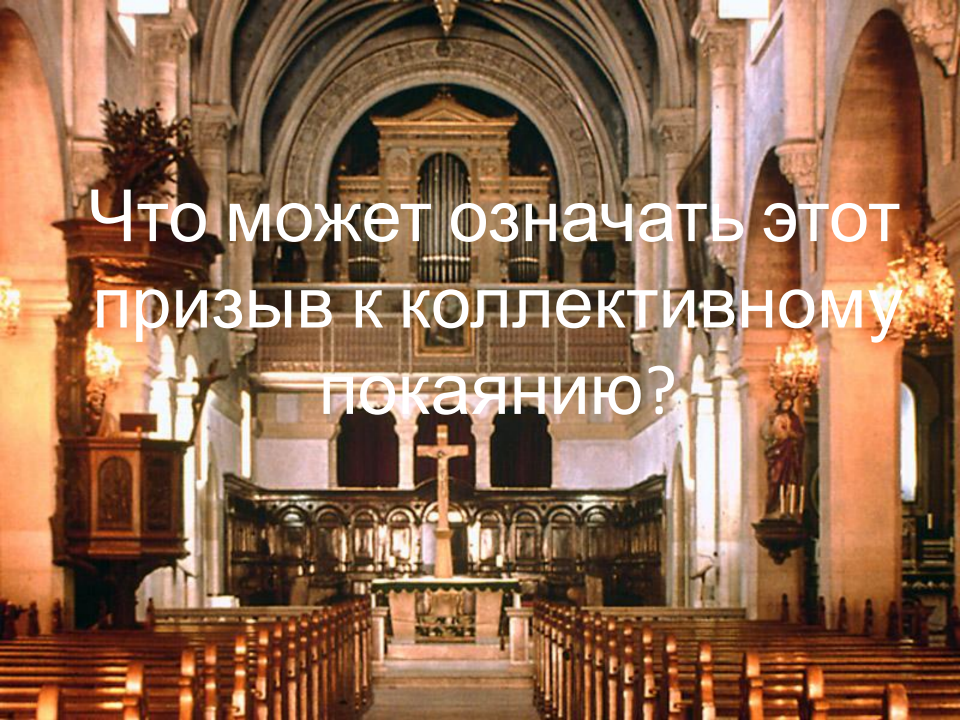
Е. Уайт прекрасно понимала, где лежит корень проблемы, когда в своих многочисленных письмах, адресованных Джоунсу в период его отступления от Церкви, с поистине материнской любовью она призывала его "смирить свое я", "возвысить те принципы праведности", которые он проповедовал, подчинить свою жизнь Святому Духу, в смирении и кротости полагаться только на Иисуса.

"Самовозвышение - самая большая опасность для тебя, - писала Е. Уайт. - Оно заставляет тебя слишком много мнить о себе. Ты полагаешься только на свою мудрость, а это всегда неразумно" *E. White, letter, July 5, 1906.* 

# Призыв к коллективному покаянию

"Лучшее, что может произойти для окончательного и успешного провозглашения последней вести, утверждают Виланд и Шорт, - это покаяние церкви, которая в таком случае не только будет с кристальной ясностью проповедовать весть, но и явит плоды этой вести"

Виланд, Шорт. Новый взгляд, с. 241.



- Прежде всего то, что нынешнее поколение адвентистского народа в неменьшей степени повинно в произошедшем более 100 лет тому назад, чем непосредственные участники тех событий.
- Мы сегодня виновны в отступничестве, в отвержении, и потому должны покаяться.
- Каким образом мы, живущие в конце XX столетия, можем быть виновны в том грехе, который мы не совершали?
- Каким образом вина наших предшественников становится нашей?

- Если мы повинны во "грехах" тех, кто встал в оппозицию вести в 1888 году, не несем ли мы тогда вину и за тех, кто в свое время встал в оппозицию Лютеру, кто побивал первомученика Стефана камнями, кто пригвоздил ко кресту Сына Божия?
- Не виновны ли мы во грехах народа Божия в ветхозаветней истории?
- Не лежит ли на нас вина за самый первый грех на земле, совершенный Адамом?
- Если да, то не это ли имеют в виду Виланд и Шорт, когда заявляют: "Мы чувствуем себя потенциально виновными в "грехах всего мира" Там же. с. 230.

Не приближаемся ли мы, рассуждая подобным образом, к августинианской идее "первородного греха", в котором повинно все человечество благодаря генетическому присутствию Адама во всех последующих поколениях.

Они используют тот же текст Рим. 5:12, что и Католическая Церковь в защиту идеи "первородного греха".

- Совершенно недопустимо во свете этого принципа смотреть на все содержание Библии во свете Рим. 5:12, игнорируя тем самым сотни библейских текстов, свидетельствующих о личной ответственности грешника за совершаемые им грехи. (См., например, Иер. 17:10; Откр. 22:12; Иер. 3:13; Иез. 18:20-30).
- Истолкование в Рим. 5:12 восточными отцами церкви как "потому что" более точно отражает ход рассуждений Павла, нежели латинский перевод "в нем", который привносит в Библейский текст совершенно чуждую ему идею.

• Е. Уайт никогда не поддерживала идею коллективного покаяния. В этой связи совершенно непонятно обращение Виланда и Шорта к Е. Уайт в поддержку своей позиции<sup>45</sup>. В цитируемых ими отрывках из статьи E. Уайт в Review and Herald, Apr. 16, 1901, нет даже намека на передачу вины из поколения в поколение и необходимость коллективного покаяния.

Виланд, Шорт. Новый взгляд, с. 91.

### Заключение

• Во-первых, их попытка представить весть Ваггонера и Джоунса о праведности через веру, как уникальную и неповторимую, не соответствует позиции непосредственных участников Миннеаполисской конференции. Как Ваггонер и Джоунс, так и Е. Уайт рассматривали весть о праведности через веру как неотрывную составляющую общего достояния христианской Церкви.

• Во-вторых, тот факт, что Е. Уайт поддерживала "весть" в 1888 году и всячески содействовала ее провозглашению в последующие годы, вовсе не означает, что она разделяла с "вестниками" все их взгляды. Призыв Виланда и Шорта к "реабилитации" пострадавших от Церкви "вестников" означает возврат на богословскую арену тех крайних взглядов, которых придерживались Ваггонер и Джоунс в целом ряде вопросов.

• В-третьих, призыв к коллективному покаянию, на котором настаивают Виланд и Шорт, расходится с традиционным адвентистским пониманием природы человека и греха, и отражает скорее августинсккую позицию, основанную на идее первородного греха.

Подведя итог сказанному, хотелось бы призвать читателей занять сбалансированную позицию в этой затянувшейся дискуссии по вопросу о роли Миннеаполисса в понимании природы спасения.

Вскрывая законническую ориентацию Церкви доминнеаполисского периода, мы, вместе с тем, чрезмерно акцентируя "праведность через веру" легко можем уклониться в сторону "дешевой" благодати, исключающей всякое участие человека в спасительном процессе.

Священное Писание не противопоставляет оправдание освящению, благодать - закону, веру делам, и потому всякая попытка смещения акцентов с одного на другое, совершенно искусственна и чревата опасностью впасть в ту или иную крайность.

Гений Миннеаполисской конференции в том, что две половинки сотериологического процесса закон и благодать, оправдание и освящение были соединены воедино. Именно это единство закона и благодати, веры и дел, и венчает третью ангельскую весть (Откр. 14:12), которую мы призваны возвестить миру, объединенные в духе братской любви, смирения и посвящения.