

Слово «икона» — греческое, в переводе на славянский язык означает «образ». Икона – не портрет в обычном понимании этого слова. Портрет изображает лицо человека. А икона – преображенное и просветленное лицо, то есть лик. Икона – это, по словам священника Павла Флоренского, окно в духовный мир. Смысл иконы в духовной красоте, которую она изображает. Цель иконы – возводить ум и сердце человека от образа-иконы к Первообразу, к Богу.



#### Икона Андрея Рублева «Спас из Звенигородского чина»





Икона «Битва новгородцев с суздальцами»





Фреска «Нерукотворный Спас» (Симона Ушакова





«Троица» преподобного Андрея Рублева





🦇 Владимирская икона Божией Матери 🕬





Казанская икона Божией Матери





**ММ** Покров «Сергий Радонежский» ММ

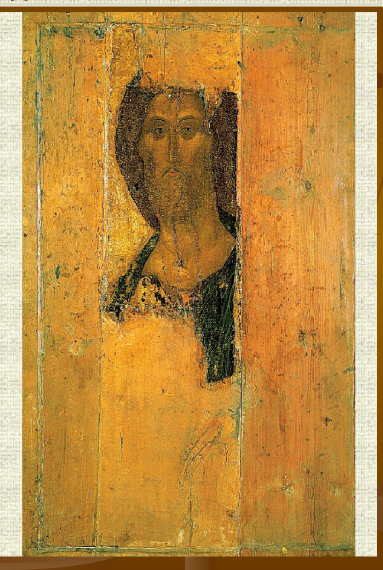




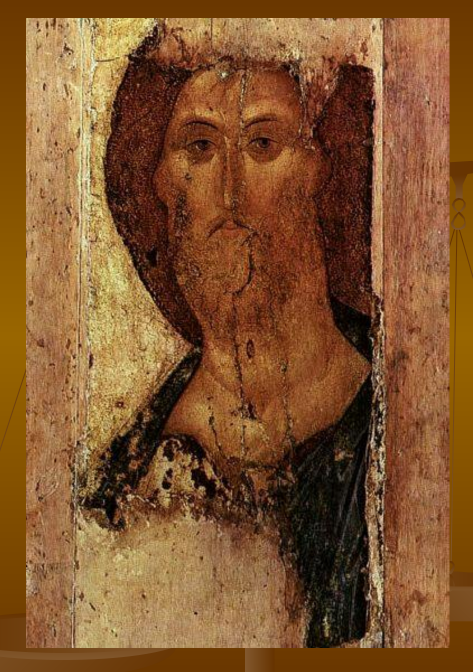
### Икона Андрея Рублева «Спас из Звенигородского чина»



Преподобный Андрей Рублев не раз обращался к образу Спасителя. Наряду с образом Богоматери это был его любимый образ. На всех иконах он облекает Христа блистающие золотом одежды. Иконописец вкладывал создание образа Спаса все свои душевные силы. Икона «Спас» из Звенигородского чина свидетельствует о высоком уровне его мастерства производит необычайно сильное впечатление.



Последнее десятилетие XIV века является временем зрелости таланта Андрея Рублева. Ему удалось выразить необыкновенную глубину, сложность многогранность образа Спаса. Этому Облику Спасителя суждено было стать идеалом для русских иконописцев, последователей великого иконописца преподобного Андрея Рублева.

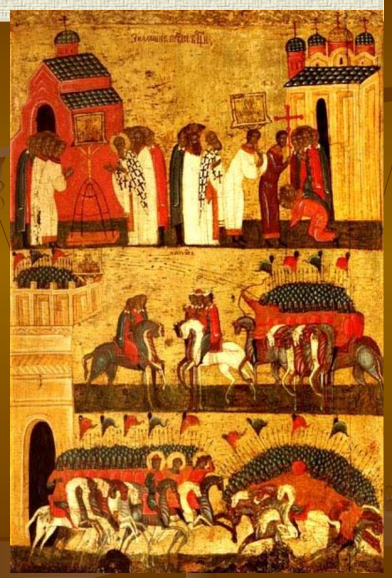




#### Икона «Битва новгородцев с суздальцами»



На редкой по характеру и содержанию иконе «Битва новгородцев с суздальцами» изображен эпизод из военной истории древнего Новгорода: в 1169 г. суздальцы (а с ними — муромцы, рязанцы, смоляне и другие) под командованием князя Мстислава, сына Андрея Боголюбского, осадили город.





На иконе хорошо видно, как новгородцы, надеясь на покров и заступление Богоматери, выносят на стену своего града икону Знамения Пресвятой Богородицы.

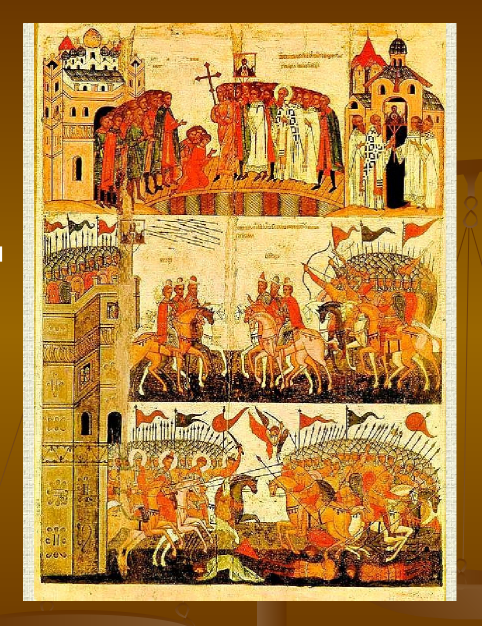


Во втором ярусе иконы изображается, как нападающие направляют стрелы в осажденный город, а щитом стоит образ Богородицы.

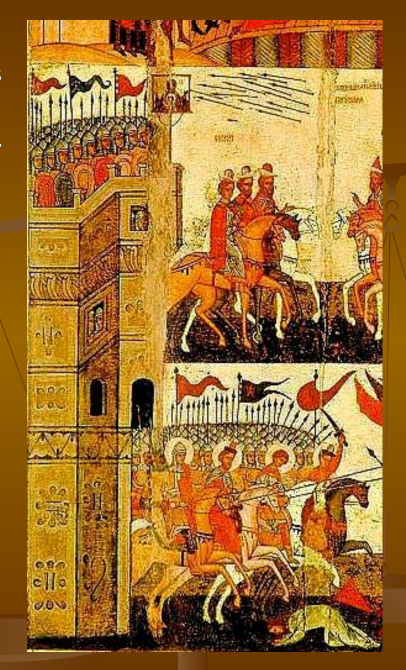


И третий, нижний, ярус показывает, как ослепленные чудотворным действием иконы нападавшие в смятении бегут от воодушевленных защитников Новгорода. Так иконное предание восполняет летописные сказания о чудесной защите Новгорода от врагов.

Новгородская икона Знамение Пресвятой Богородицы стала одной из наиболее чтимых на Руси. Одним из лучших дошедших до наших дней списков, на котором изображен сюжет «Битвы новгородцев суздальцами», можно икону считать Новгородского музея (середина — 2 пол. XV в.).



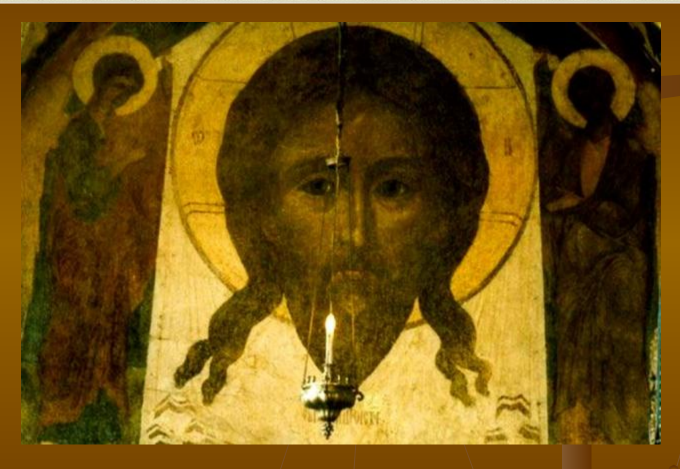
Величествен на иконе образ Великого Господина Новгорода. Крепостная стенабашня, наверху которой сомкнутыми рядами СТОЯТ бойцы укреплена И чудотворная икона Богоматери, производит несокрушимой впечатление мощи.



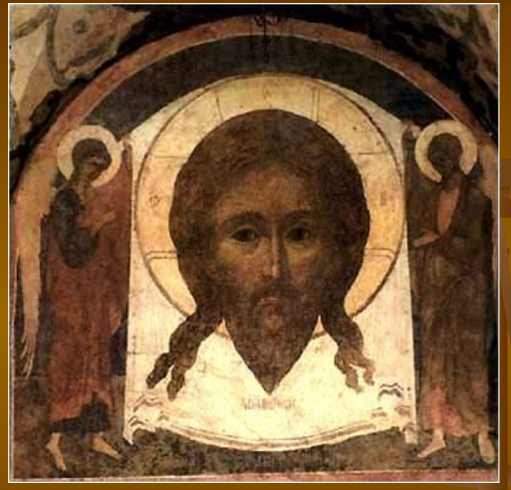


# Фреска «Нерукотворный Спас» Симона Ушакова

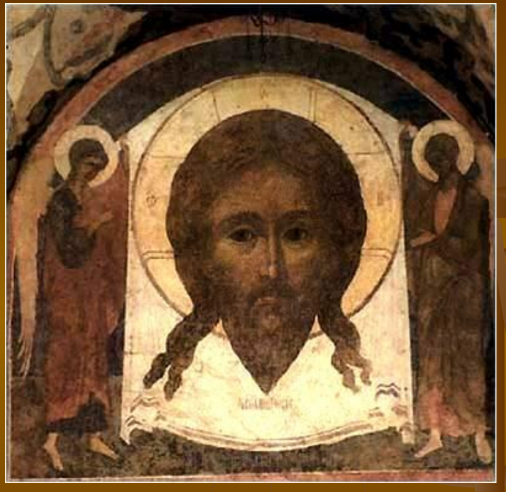




Над входом в северную галерею Благовещенского Кремля собора образ «Спаса находится Нерукотворного».



Традиционно этот образ датировался 1661 г. и приписывался известному мастеру Симону Ушакову, хотя существует и другое мнение: эта композиция – след поновления стенописи собора не позже середины XVI в.



Иконописец следовал византийской традиции изображения Спаса Нерукотворного. Лик Иисуса Христа находится в обрамлении крестчатого нимба, характерного только для икон Христа Спасителя.

В древнерусской иконографии Спас Нерукотворный иногда назывался «Спас на убрусе». Убрус — кусок полотна, на котором, как гласит древнецерковное предание, отпечатлелся Образ (Лик) Иисуса Христа.

История Нерукотворного Образа Господа нашего Иисуса Христа



Суриков В.И. Нерукотворный образ.1872



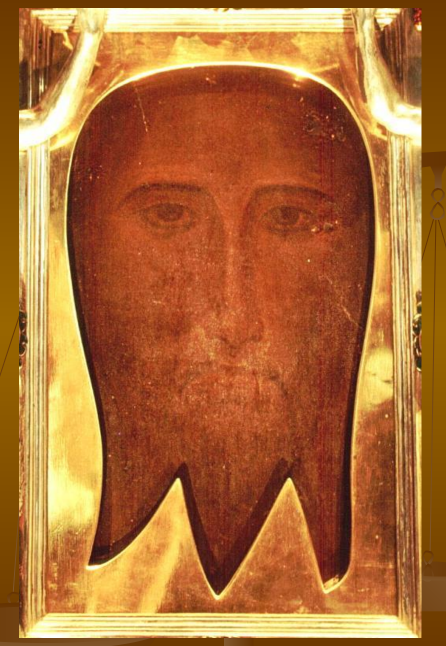
Христос приложил к Своему Лицу чистый холст и отдал чудесно отобразившийся на холсте Лик художнику, который тщетно пытался написать портрет Иисуса Христа.

Художник отнес этот Нерукотворный Образ своему господину — князю города Едессы Авгарю — и тот получил через эту святыню исцеление.

Царь Авгарь получает Нерукотворный образ Спасителя. После 944 г., фреска мон. св. Екатерины на Синае

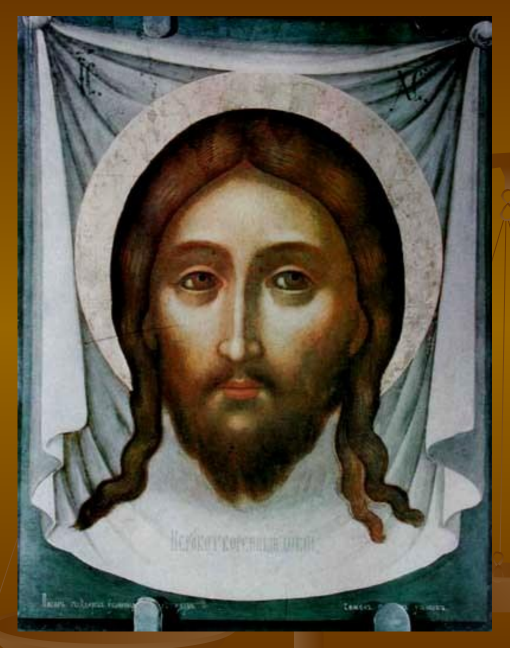
В честь перенесения Нерукотворного Образа Иисуса Христа из Едессы в Константинополь (944 г.) установлен церковный праздник, известный на Руси под названием Третий Спас, или «Спас на холсте» (16/29 августа).

VI в., Ватикан. Икона Спас Нерукотворный (или иначе Мандилион) из храма Сан-Сильвестро ин Капите находящийся сейчас в капелле Санта-Матилда Ватикана, считается одним из ближайших списков с легендарного "оригинального" Нерукотворного Образа Христа



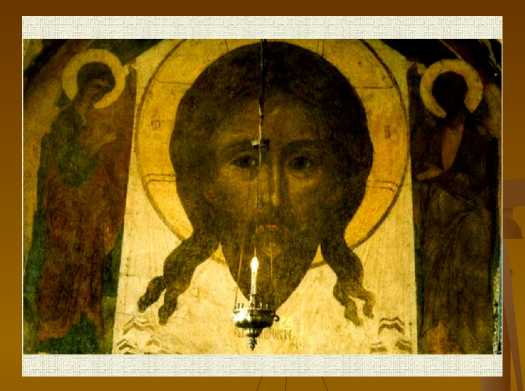
Характерной чертой творчества Симона Ушакова был пристальный интерес к изображению человеческого лица. В своих теоретических трактатах OH утверждал, ЧТО изображать Христа, Богоматерь и святых следует такими, какими они были при жизни («яко живы»).

> Ушаков Симон Федорович 1657 г. Государственная Третьяковская Галерея



Эту теорию OH последовательно воплотил В своем творчестве, первую очередь, иконах Спаса Нерукотворного. Под рукой его лица аскетические приобретали живые черты.

Ушаков Симон Федорович 1678 г. Государственная Третьяковская Галерея



Лик Христа изображен в натуральную величину, соразмерным по своим чертам, идеально прекрасным. Окружающий лик Спасителя черный фон создает условную пространственную среду, пограничную с реальным пространством, в котором находится зритель. Создается образ идеальной Божественной Личности Спасителя, существующей в неком подобии материального мира.



## «Троица» преподобного Андрея



«Троица»
преподобного Андрея
Рублева (ок. 1414 г.)
признана вершиной
русской иконописи и
является одним из
наиболее известных
шедевров мирового
христианского искусства.

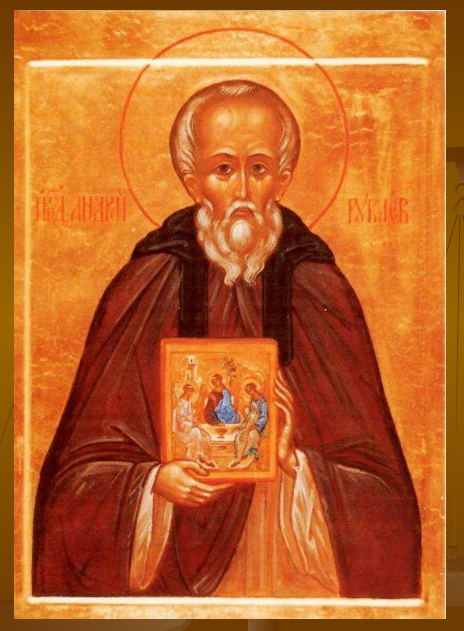


Икона была написана великим русским иконописцем в память, или, как писали в древности, «в похвалу» основателя Троицкого монастыря (ныне — Троице-Сергиева лавра) преподобного Сергия Радонежского (ум. 1392 г.). Сергий Радонежский был почитателем Святой Живоначальной Троицы, для него Святая Троица была основанием мира и согласия, «дабы воззрением на Святую Троицу побеждался страх перед ненавистной рознью мира сего».



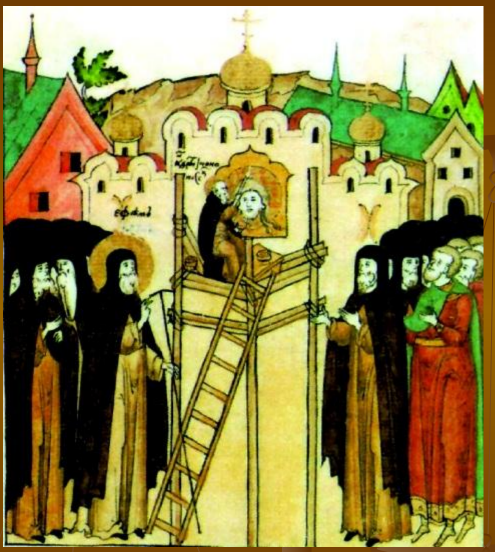
Прп. Сергий Радонежский, ТСЛ

Икона «Троица» Андрея Рублева стала образцом для последующих иконописцев, приступавших к написанию иконы Троицы.



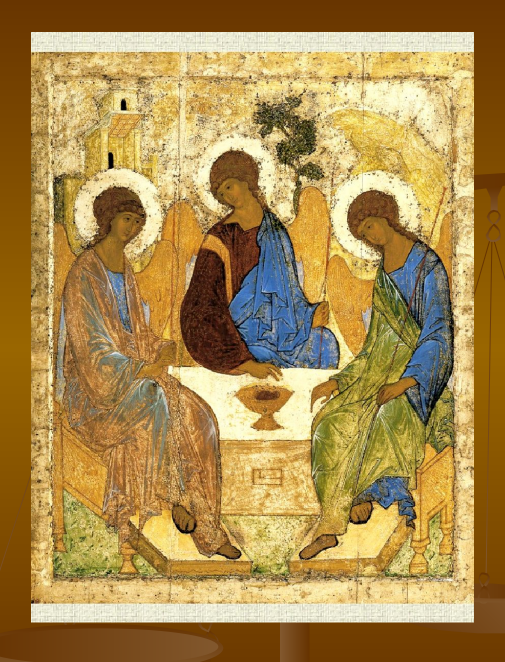
Преподобный Андрей Рублев

О времени создания «Троицы» существуют различные предположения. Согласно одному из них, икона была написана около 1411 г., когда на месте сожженной татарами деревянной Троицкой церкви была воздвигнута новая, также деревянная церковь. Согласно второму мнению, «Троица» была написана Андреем Рублевым между 1422 - 1427 гг. как храмовый образ для иконостаса каменного Троицкого собора.



Прп. Андрей Рублев расписывает Троицкий собор. Миниатюра из лицевого Жития прп .Сергия Радонежского. 15 век

В настоящее время величайшая эта русская СВЯТЫНЯ находится Третьяковской галерее в Москве. На месте «Троица» иконы Андрея Рублева иконостасе Троицкого собора Троице-Сергиевой лавры находится копия.

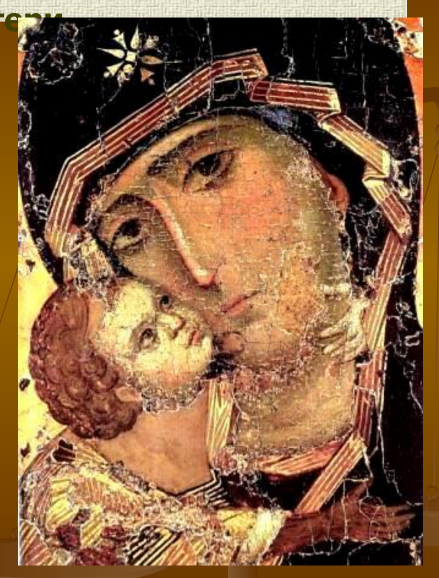




# Владимирская икона Божией



Владимирская икона Божией Матери — величайшая святыня Русской земли; привезена на Русь в начале XII в. из Константинополя. По церковному преданию первоначально этот образ был написан евангелистом Лукой.





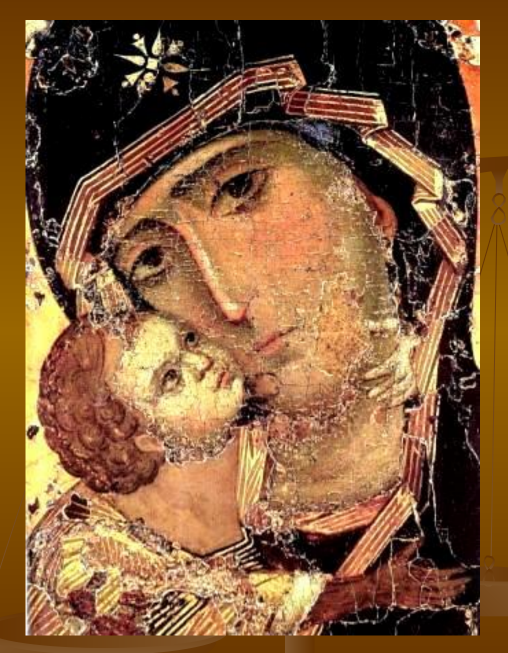
Водружение Владимирской иконы на месте будущего храма князем Андреем Боголюбским. Миниатюра Радзивилловской Летописи, конец 15 века.

Владимирская икона Богоматери сопровождала и освящала Россию на всех этапах ее истории. Из Киева икону перенес в новую столицу, город Владимир, князь Андрей Боголюбский.

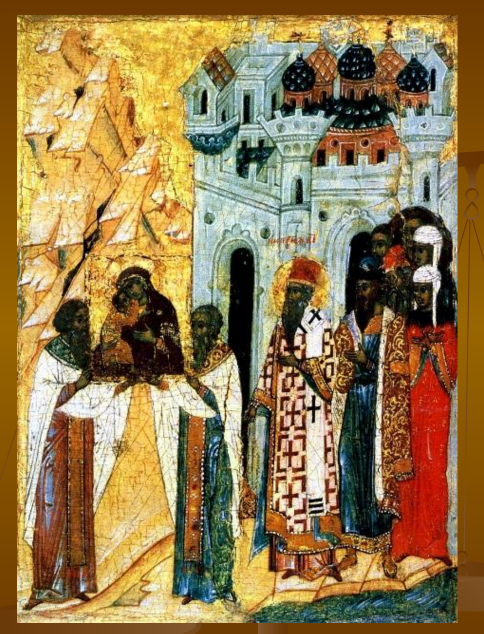


С возвышением Москвы в конце XIV в. икона переносится из Владимира в Москву и помещается в Успенском соборе Московского Кремля. Собор с того времени называют Домом Богородицы, а за иконой закрепляется название «Владимирской».

В 1395 г. москвичи молились перед этой чудотворной иконой о спасении от нашествия войска Тамерлана, в 1480 г. — от нашествия полчищ хана Ахмата, в 1521 г. — от нападения войск Казы-Гирея.

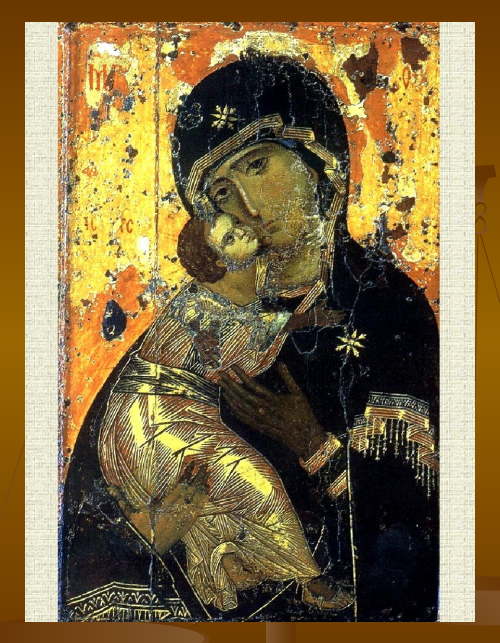


Соответственно этим трем воспоминаниям об избавлении и спасении Москвы OT иноплеменников установлены три праздника в честь Владимирской иконы Божией Матери: 21 мая/3 июня (в память спасения Москвы в 1521 г.); 23 июня/6 июля (в память события 1480 г.), и 26 августа/8 сентября (в память спасения Москвы от Тамерлана в 1395 г.).



Сретение Владимирской иконы Божией Матери. Москва, 15 век

После революции Владимирская икона Божией Матери была помещена Третьяковскую галерею. С 2000 г. главная святыня России находится храме Николы Толмачах при Третьяковской картинной галерее.





# Казанская икона Божией Матери



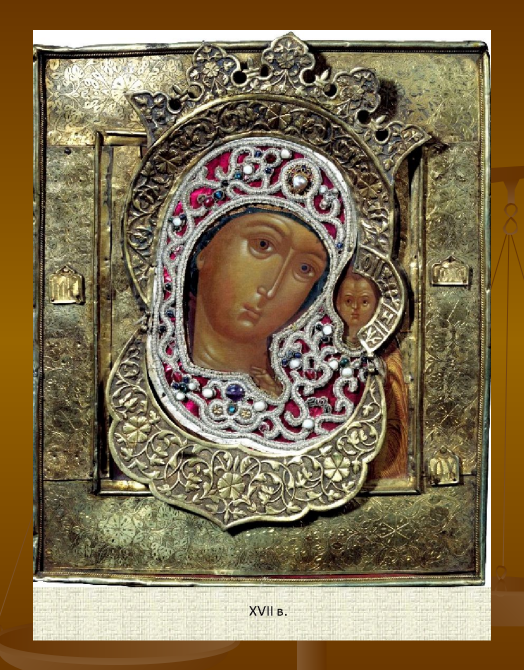
икона Божией Матери явилась в городе Казани отсюда ее название девятилетней девочке Матроне в 1579 году. Явление повторялось три раза, о чем девочка рассказала Казанскому архиерею, который по указанию Матроны нашел икону в земле и совершил с ней крестный ход.

> Самый ранний список 1606 г. Прокопий Чирин



Икона была привезена из Казани Москву князем Дмитрием Пожарским, который ополчением вступил в столицу 22 октября (4 ноября по новому стилю) 1613 года и освободил город от поляков.

Московская школа. Вторая половина XVII века После изгнания врагов князь исполнил данный им обет: построил в Москве церковь во имя Казанской Божией Матери, где и установили икону (первообраз утрачен).



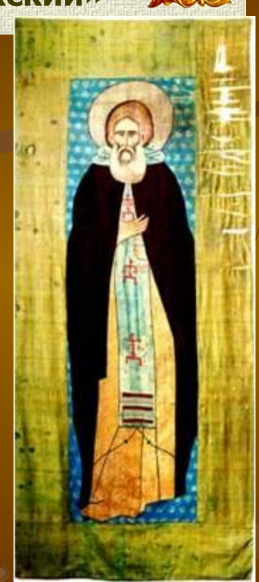


## Покров «Сергий Радонежский»

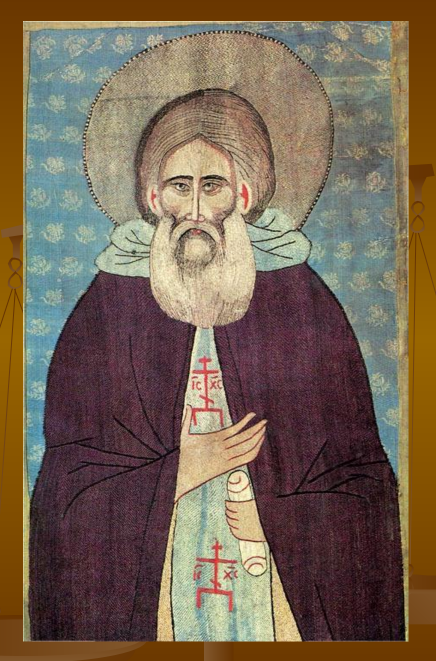


Покров «Сергий Радонежский» является центральным памятником московского шитья XV в. Создание его связано, по всей вероятности, с канонизацией Троицкого игумена в 1422 г. По силе своей выразительности, глубине образной характеристики он стоит в одном ряду с лучшими произведениями живописи Андрея Рублева.

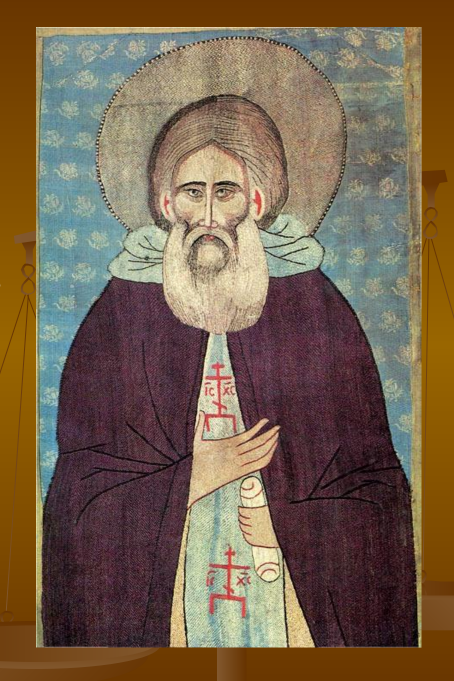
Прп. Сергий Радонежский. 15 век, дар лавре сына Дмитрия Донского



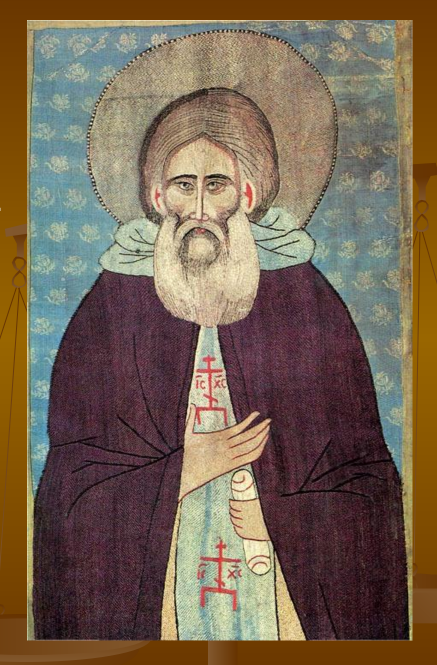
Образ Сергия трактован настолько индивидуально, что позволяет предполагать, что и художник, делавший рисунок, и вышивальщицы, претворявшие его в жизнь, возможно, знали основателя монастыря.



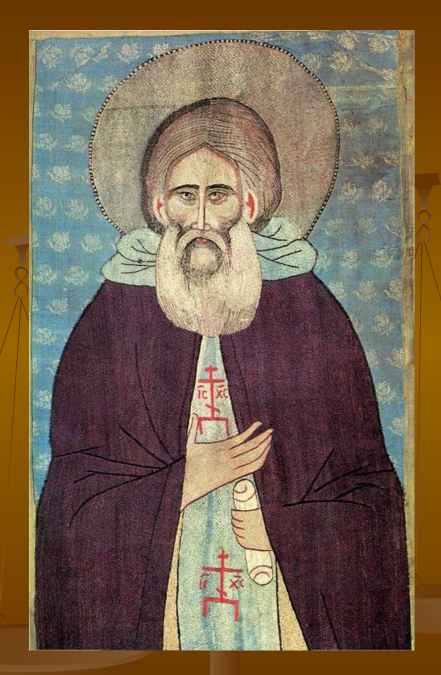
своем произведении они запечатлели не только определенные черты своеобразной внешности Сергия (характерный очерк лба, выступающие скулы, чуть косо поставленные глаза, густая шапка волос), передали HO И самобытность его характера, его особое внутреннее состояние, сочетающее огромную силу духа с благородной сдержанностью скромностью.



Скупая цветовая гамма шелковых нитей коричневых, голубых, различного оттенка телесных - подчеркивает строгость одежд святого, отвечает содержанию его образа. Лишь лик, подобно ранним произведениям живописи, оживлен небольшим вкраплениями красного шелка, которым очерчены линия носа, губы, заполнены ушные раковины.



Несомненно, что произведение создавалось под сильнейшим впечатлением от личности преподобного Сергия, надолго ставшего идеалом нравственного самосовершенствования.



 Иконы известных иконописцев Андрея Рублева, Феофана Грека, Дионисия, Симона Ушакова и тысяч и тысяч безымянных мастеров входят в сокровищницу мирового духовного искусства, но, прежде всего, это достояние русского народа.